
 
Dhammavicaya : Jurnal Pengkajian Dhamma, 

Volume 9 Nomor 2 Januari 2026 
e-ISSN: 2775-4200; p-ISSN: 2580-8028, Hal 108-120 
DOI: https://doi.org/10.47861/dhammavicaya.v9i1 

Available online at: https://doi.org/10.47861/dhammavicaya.v9i1 
 

 

Received: Desember 29, 2025;  Revised: Januari 24 , 2026;  Accepted: Januari 26, 2026;  Online Available: 
Januari 30, 2026; Published: Januari 30, 2026;   
*Corresponding author, nurdinkosasih@univpancasila.ac.id 
 
 
 
 

 

PERAN HUMOR DAN NARASI DALAM KOMUNIKASI ANTARAGAMA DI 

YOUTUBE: ANALISIS PADA EPISODE BHANTE BUDDHA BUAT HABIB 

RESAH! 

 

Nurdin Kosasih1*, Diana Anggraeni2 

1,2Fakultas Ilmu Komunikasi Universitas Pancasila, Indonesia  

 
Alamat: Jl. Srengseng Sawah, RT.5/RW.5, Srengseng Sawah, Kec. Jagakarsa, Kota Jakarta 

Selatan, Daerah Khusus Ibukota Jakarta 12640  

Korespondensi penulis: nurdinkosasih@univpancasila.ac.id 

 
Abstract. The development of digital media has transformed patterns of religious communication, including 

the practice of interfaith dialogue, which now takes place openly on YouTube. Interreligious conversations 

are no longer confined to institutional or formal settings but are increasingly presented in popular formats 

that combine entertainment, casual discussion, and personal narratives. This study aims to analyze the role 

of humor and narrative in interfaith communication on digital media through the Log In Close The Door 

YouTube episode entitled “Bhante Buddha Buat Habib Resah!”. Employing a qualitative approach with 
an interpretive discourse analysis design, data were collected through documentation and non-participant 

observation of the dialogue transcript. The analysis reveals that humor, particularly affiliative humor, plays 

a significant role in reducing symbolic tension and creating a relaxed, non-confrontational communicative 

atmosphere. Meanwhile, personal narratives function as a bridge of meaning that enables differences in 

religious beliefs to be understood through shared human experiences and values. The integration of humor 

and narrative frames interfaith dialogue as a dialogical, egalitarian, and inclusive space rather than a site 

of theological debate. This study demonstrates that humor- and narrative-based communication strategies 

can serve as an effective model for fostering constructive interfaith communication in the digital public 

sphere. 

 

Keywords: interfaith communication, humor, narrative, digital media, YouTube 

 
Abstrak. Perkembangan media digital telah mengubah pola komunikasi keagamaan, termasuk praktik 

dialog antaragama yang kini berlangsung secara terbuka di platform YouTube. Dialog lintas agama tidak 

lagi terbatas pada ruang institusional, melainkan hadir dalam format populer yang memadukan hiburan, 

percakapan santai, serta narasi personal. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis peran humor dan narasi 

dalam komunikasi antaragama di media digital melalui episode Log In Close The Door berjudul “Bhante 

Buddha Buat Habib Resah!”. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain analisis 
wacana interpretatif. Data diperoleh melalui dokumentasi dan observasi nonpartisipan terhadap transkrip 

dialog, yang kemudian dianalisis secara tematik untuk mengungkap makna simbolik humor dan narasi. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa humor, khususnya humor afiliasi, berperan signifikan dalam 

mereduksi ketegangan simbolik dan menciptakan suasana dialog yang cair serta non-konfrontatif. 

Sementara itu, narasi personal berfungsi sebagai jembatan makna yang memungkinkan perbedaan 

keyakinan dipahami melalui pengalaman dan nilai kemanusiaan bersama. Integrasi humor dan narasi 

membingkai dialog antaragama sebagai ruang percakapan yang dialogis, setara, dan inklusif, bukan sebagai 

arena perdebatan teologis. Penelitian ini menegaskan bahwa strategi komunikasi berbasis humor dan narasi 

dapat menjadi model efektif dalam membangun komunikasi antaragama yang konstruktif di ruang publik 

digital. 

 

Kata kunci: komunikasi antaragama, humor, narasi, media digital, YouTube 

 

 

 

https://doi.org/10.47861/dhammavicaya.v9i1
https://doi.org/10.47861/dhammavicaya.v9i1


 
 
 
 

e-ISSN: 2775-4200; p-ISSN: 2580-8028, Hal 108-120 
 

109   Jurnal Dhammavicaya VOLUME 9, NO. 2, JANUARI 2026 
 
 

 

1. LATAR BELAKANG 

Perkembangan media digital telah membawa perubahan signifikan dalam pola 

komunikasi publik, khususnya dalam penyampaian isu-isu sensitif seperti agama. 

Platform YouTube memungkinkan terjadinya interaksi lintas identitas yang sebelumnya 

terbatas pada ruang-ruang formal dan institusional. Dalam konteks ini, dialog antaragama 

tidak lagi berlangsung secara eksklusif, melainkan hadir dalam format hiburan, 

percakapan santai, dan narasi personal yang dapat diakses oleh khalayak luas. Media 

digital dengan demikian berfungsi sebagai ruang publik baru tempat negosiasi makna 

keagamaan berlangsung secara terbuka (Habermas, 1989; Couldry, 2012). Fenomena ini 

menunjukkan bahwa komunikasi agama mengalami pergeseran dari otoritas tunggal 

menuju pola komunikasi partisipatoris. Perubahan tersebut menuntut kajian komunikasi 

yang mampu membaca dinamika simbolik, retoris, dan kultural secara lebih 

komprehensif. Oleh karena itu, kajian komunikasi antaragama di media digital menjadi 

semakin relevan untuk diteliti. 

Komunikasi antaragama pada dasarnya merupakan bagian dari komunikasi 

antarbudaya karena melibatkan perbedaan sistem nilai, keyakinan, dan simbol makna. 

Perbedaan tersebut berpotensi melahirkan kesalahpahaman, konflik simbolik, maupun 

resistensi audiens apabila tidak dikelola dengan strategi komunikasi yang tepat. 

Gudykunst (2003) menegaskan bahwa keberhasilan komunikasi antarbudaya ditentukan 

oleh kemampuan aktor komunikasi dalam mengelola kecemasan dan ketidakpastian. 

Dalam konteks dialog keagamaan, kemampuan tersebut menjadi semakin krusial karena 

agama berkaitan langsung dengan identitas sosial dan keyakinan personal. Oleh sebab itu, 

komunikasi antaragama membutuhkan pendekatan dialogis yang menekankan empati, 

keterbukaan, dan saling menghargai. Media digital menyediakan ruang eksperimental 

untuk melihat bagaimana prinsip-prinsip tersebut diterapkan dalam praktik komunikasi 

nyata. Hal ini membuka peluang penelitian untuk mengkaji strategi komunikasi yang 

digunakan dalam dialog lintas agama di ruang publik digital. 

Salah satu strategi komunikasi yang kerap digunakan dalam dialog lintas agama di 

media digital adalah humor. Humor memiliki fungsi sosial sebagai pelumas komunikasi 

(social lubricant) yang dapat meredakan ketegangan, mencairkan suasana, serta 



 
 
 
 

   

e-ISSN: 2775-4200; p-ISSN: 2580-8028, Hal 108-120 
 

110 
 

membangun kedekatan antara komunikator dan komunikan (Meyer, 2000). Dalam isu-

isu sensitif seperti agama, humor dapat berperan sebagai mekanisme negosiasi makna 

yang memungkinkan perbedaan disampaikan tanpa menimbulkan konflik terbuka. Martin 

(2007) menjelaskan bahwa humor afiliasi (affiliative humor) cenderung memperkuat 

hubungan sosial dan meningkatkan penerimaan pesan. Namun, penggunaan humor juga 

bersifat ambivalen karena berpotensi disalahpahami atau dianggap menyinggung apabila 

tidak dikelola secara kontekstual. Oleh karena itu, analisis terhadap peran humor dalam 

komunikasi antaragama menjadi penting untuk memahami batas etis dan fungsional 

humor dalam ruang publik. Kajian ini menempatkan humor bukan sekadar unsur hiburan, 

melainkan sebagai strategi komunikasi yang sarat makna sosial. 

Selain humor, narasi merupakan elemen penting dalam komunikasi publik, 

khususnya dalam konteks dialog dan persuasi. Fisher (1984) melalui Narrative Paradigm 

menyatakan bahwa manusia pada dasarnya adalah makhluk pencerita (homo narrans) 

yang memahami realitas melalui cerita. Dalam dialog keagamaan, narasi personal, 

pengalaman spiritual, dan analogi kehidupan sehari-hari sering digunakan untuk 

menjembatani perbedaan keyakinan. Narasi memungkinkan pesan keagamaan 

disampaikan secara lebih humanis dan mudah diterima oleh audiens yang heterogen. 

Konsep narrative coherence dan narrative fidelity menjadi alat analitis untuk menilai 

sejauh mana cerita yang disampaikan konsisten dan selaras dengan nilai audiens. Dengan 

demikian, narasi tidak hanya berfungsi sebagai alat penyampai pesan, tetapi juga sebagai 

medium pembentukan makna bersama. Hal ini menjadikan teori narasi relevan untuk 

menganalisis dialog antaragama di media digital. 

Fenomena dialog antaragama yang memadukan humor dan narasi dapat ditemukan 

dalam berbagai konten podcast YouTube populer di Indonesia, salah satunya dalam 

program Log In Close The Door. Episode “Bhante Buddha Buat Habib Resah!” 

menampilkan percakapan lintas agama yang dikemas secara santai, humoris, dan naratif. 

Format ini berbeda dari dialog keagamaan konvensional yang cenderung formal dan 

normatif. Percakapan tersebut menunjukkan bagaimana isu agama dapat 

dikomunikasikan tanpa nuansa konfrontatif, tetapi tetap memuat pesan toleransi dan 

refleksi sosial. Kehadiran humor dan cerita personal menjadi strategi utama dalam 

membangun suasana dialog yang cair dan inklusif. Fenomena ini menarik untuk dikaji 



 
 
 
 

e-ISSN: 2775-4200; p-ISSN: 2580-8028, Hal 108-120 
 

111   Jurnal Dhammavicaya VOLUME 9, NO. 2, JANUARI 2026 
 
 

karena merepresentasikan model baru komunikasi antaragama di ruang publik digital. 

Dengan demikian, episode tersebut relevan dijadikan objek penelitian komunikasi. 

Sejumlah penelitian sebelumnya telah bahwa komunikasi agama di media digital, 

khususnya YouTube, semakin berkembang ke arah penggunaan narasi personal dan 

humor sebagai strategi utama penyampaian pesan. Penelitian-penelitian tersebut 

menegaskan bahwa narasi memungkinkan pesan keagamaan dipahami secara lebih 

kontekstual dan humanis, sementara humor berperan dalam mereduksi ketegangan serta 

meningkatkan penerimaan audiens terhadap isu-isu sensitif seperti agama (Hjarvard, 

2020; Papacharissi, 2021; Hutchings, 2022). Studi lain juga menunjukkan bahwa 

integrasi humor dan narasi berkontribusi pada terciptanya komunikasi keagamaan yang 

lebih dialogis dan inklusif, terutama dalam konteks interaksi lintas identitas dan lintas 

keyakinan (Gudykunst, 2021; Berger, 2021). Namun demikian, sebagian besar penelitian 

tersebut masih bersifat umum dan belum secara spesifik mengkaji praktik komunikasi 

antaragama yang memadukan humor dan narasi dalam satu ruang dialog konkret. Selain 

itu, kajian dengan konteks Indonesia masih relatif terbatas, padahal dinamika sosial dan 

budaya Indonesia memiliki karakteristik tersendiri dalam komunikasi keagamaan. Oleh 

karena itu, penelitian ini memposisikan diri untuk mengisi celah tersebut dengan 

menganalisis secara mendalam praktik komunikasi antaragama berbasis humor dan narasi 

dalam konten YouTube, khususnya pada program Log In Close The Door episode 

“Bhante Buddha Buat Habib Resah!”.  

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis peran 

humor dan narasi dalam komunikasi antaragama pada platform YouTube melalui episode 

“Bhante Buddha Buat Habib Resah!”. Penelitian ini berupaya menjelaskan bagaimana 

humor digunakan sebagai strategi mereduksi ketegangan simbolik serta bagaimana narasi 

membangun makna bersama dalam dialog lintas keyakinan. Secara teoretis, penelitian ini 

mengintegrasikan teori humor dan teori narasi dalam kerangka komunikasi antarbudaya. 

Secara praktis, hasil penelitian diharapkan dapat memberikan kontribusi bagi 

pengembangan model komunikasi antaragama yang lebih dialogis dan inklusif. Kajian 

ini juga diharapkan menjadi referensi bagi praktisi media digital dalam mengelola konten 

keagamaan yang sensitif. Dengan demikian, penelitian ini menempatkan komunikasi 

sebagai instrumen penting dalam membangun toleransi di ruang publik digital. 



 
 
 
 

   

e-ISSN: 2775-4200; p-ISSN: 2580-8028, Hal 108-120 
 

112 
 

Berdasarkan latar belakang penelitian, rumusan masalah dalam artikel ini adalah 

sebagai berikut: Bagaimana humor digunakan sebagai strategi komunikasi dalam dialog 

antaragama pada platform YouTube. Kebaruan penelitian ini terletak pada integrasi 

analisis humor dan narasi secara simultan dalam konteks komunikasi antaragama di 

media digital. Berbeda dari penelitian sebelumnya yang cenderung memisahkan kajian 

humor atau narasi sebagai variabel tunggal, studi ini menempatkan keduanya sebagai 

strategi komunikasi yang saling berkelindan dalam satu ruang dialog konkret. Selain itu, 

penelitian ini berfokus pada dialog antaragama non-institusional yang dikemas secara 

populer melalui podcast YouTube, sehingga merepresentasikan praktik komunikasi 

keagamaan kontemporer di Indonesia. Dengan demikian, artikel ini berkontribusi dalam 

memperkaya kajian komunikasi antaragama dengan perspektif kultural dan simbolik 

berbasis konteks lokal..  

2. KAJIAN TEORITIS 

Komunikasi antaragama merupakan bagian dari komunikasi antarbudaya karena 

melibatkan interaksi antarindividu dengan latar belakang keyakinan, nilai, dan simbol 

makna yang berbeda. Perbedaan tersebut berpotensi menimbulkan ketegangan simbolik 

apabila tidak dikelola melalui strategi komunikasi yang tepat. Dalam perspektif 

komunikasi, agama tidak hanya dipahami sebagai sistem teologis, tetapi juga sebagai 

identitas sosial yang memengaruhi cara individu berkomunikasi dan memaknai realitas. 

Oleh karena itu, komunikasi antaragama membutuhkan pendekatan dialogis yang 

menekankan empati, keterbukaan, dan kesetaraan. Keberhasilan komunikasi lintas 

budaya sangat ditentukan oleh kemampuan aktor komunikasi dalam mengelola 

kecemasan dan ketidakpastian akibat perbedaan identitas (Gudykunst, 2003). Pendekatan 

ini relevan dalam dialog keagamaan yang sarat sensitivitas dan potensi konflik simbolik.  

Perkembangan media digital telah mengubah lanskap komunikasi publik, termasuk 

dalam praktik komunikasi antaragama. Platform seperti YouTube memungkinkan dialog 

keagamaan berlangsung dalam ruang publik yang lebih terbuka, partisipatoris, dan tidak 

terikat pada otoritas institusional. Dialog antaragama kini hadir dalam format populer, 

seperti podcast dan percakapan santai, yang mudah diakses oleh khalayak luas. Media 

digital dengan demikian berfungsi sebagai ruang publik baru tempat negosiasi makna 

keagamaan berlangsung secara terbuka. Transformasi ini menunjukkan pergeseran 



 
 
 
 

e-ISSN: 2775-4200; p-ISSN: 2580-8028, Hal 108-120 
 

113   Jurnal Dhammavicaya VOLUME 9, NO. 2, JANUARI 2026 
 
 

komunikasi agama dari pola komunikasi vertikal menuju praktik diskursif yang lebih 

dialogis (Habermas, 1989). Ruang publik digital juga memungkinkan terbentuknya 

partisipasi audiens dalam proses pemaknaan pesan keagamaan (Couldry, 2012). 

Salah satu strategi komunikasi yang sering digunakan dalam dialog antaragama di 

media digital adalah humor. Humor memiliki fungsi sosial sebagai pelumas komunikasi 

yang dapat meredakan ketegangan, mencairkan suasana, dan membangun kedekatan 

antara komunikator dan audiens. Dalam isu sensitif seperti agama, humor memungkinkan 

perbedaan keyakinan disampaikan tanpa nuansa konfrontatif. Namun demikian, humor 

juga bersifat ambivalen karena berpotensi menimbulkan resistensi apabila tidak 

disampaikan secara kontekstual. Oleh karena itu, penggunaan humor dalam komunikasi 

antaragama menuntut sensitivitas simbolik dan etika komunikasi. Humor dipahami 

sebagai strategi komunikasi yang memiliki fungsi relasional dan persuasif (Meyer, 2000). 

 

Dalam konteks dialog lintas agama, humor afiliasi menjadi bentuk humor yang 

paling relevan karena bertujuan memperkuat hubungan sosial tanpa merendahkan pihak 

lain. Humor jenis ini berkontribusi pada terciptanya iklim komunikasi yang positif dan 

meningkatkan penerimaan pesan. Penggunaan humor afiliasi membantu mengurangi 

kecemasan serta membangun rasa saling percaya antaraktor komunikasi yang berbeda 

latar keyakinan. Dengan demikian, humor berfungsi sebagai mekanisme pengelolaan 

ketegangan simbolik dalam komunikasi antaragama. Strategi ini memperkuat relasi 

interpersonal dan menjaga keberlanjutan dialog (Martin, 2007). Dalam konteks 

komunikasi antarbudaya, humor juga berperan dalam menciptakan kesetaraan simbolik 

antarpartisipan (Gudykunst, 2003). 

Selain humor, narasi merupakan elemen fundamental dalam komunikasi manusia. 

Individu cenderung memahami realitas sosial melalui cerita, bukan semata-mata melalui 

argumen rasional. Dalam dialog antaragama, narasi personal, pengalaman spiritual, dan 

refleksi kehidupan sehari-hari digunakan untuk menjembatani perbedaan keyakinan. 

Narasi memungkinkan pesan keagamaan disampaikan secara lebih humanis, kontekstual, 

dan mudah diterima oleh audiens yang heterogen. Melalui narasi, dialog keagamaan tidak 

bersifat doktrinal, tetapi reflektif dan inklusif. Pendekatan ini sejalan dengan paradigma 

naratif yang menempatkan cerita sebagai dasar pemaknaan komunikasi (Fisher, 1984). 



 
 
 
 

   

e-ISSN: 2775-4200; p-ISSN: 2580-8028, Hal 108-120 
 

114 
 

Humor dan narasi dalam praktik komunikasi antaragama di media digital tidak 

berdiri sendiri, melainkan saling terintegrasi dalam membingkai dialog. Integrasi 

keduanya membentuk cara isu agama dikonstruksi dan dipersepsikan oleh audiens, 

karena pesan tidak hanya disampaikan melalui isi, tetapi juga melalui cara 

pengemasannya. Humor menciptakan suasana dialog yang cair dan non-konfrontatif, 

sementara narasi membangun kedalaman makna serta ruang refleksi bagi audiens. Dalam 

kajian komunikasi, framing menentukan aspek realitas yang ditonjolkan dan 

memengaruhi arah interpretasi audiens terhadap pesan yang disampaikan (Entman, 

1993). Dalam konteks komunikasi antaragama, framing berbasis humor dan narasi 

menempatkan agama sebagai ruang dialog yang setara dan terbuka, sejalan dengan 

prinsip relasi dialogis yang menekankan pengakuan dan keterhubungan antarsubjek 

(Buber, 1958). 

3. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain analisis wacana 

interpretatif. Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini bertujuan untuk 

memahami makna, strategi komunikasi, serta proses konstruksi pesan yang muncul dalam 

dialog antaragama di media digital. Menurut Creswell (2014), pendekatan kualitatif 

memungkinkan peneliti untuk mengeksplorasi fenomena sosial secara mendalam 

berdasarkan konteks dan interpretasi aktor komunikasi. Dalam konteks penelitian ini, 

humor dan narasi dipahami sebagai praktik simbolik yang tidak dapat diukur secara 

kuantitatif, tetapi perlu dianalisis melalui penafsiran makna. Oleh karena itu, pendekatan 

kualitatif dinilai paling relevan untuk menjawab tujuan penelitian. Desain ini juga 

memungkinkan analisis yang lebih komprehensif terhadap dinamika komunikasi 

antaragama di ruang publik digital. Dengan demikian, metodologi yang digunakan selaras 

dengan karakteristik objek dan fokus kajian penelitian. 

Objek penelitian ini adalah konten video YouTube pada program Log In Close The 

Door, khususnya episode berjudul “Bhante Buddha Buat Habib Resah!”. Pemilihan 

episode tersebut didasarkan pada pertimbangan bahwa konten ini secara eksplisit 

menampilkan dialog lintas agama yang dikemas melalui humor dan narasi personal. 

Episode ini merepresentasikan praktik komunikasi antaragama yang bersifat populer, 

dialogis, dan mudah diakses oleh publik luas. Selain itu, konten tersebut memuat interaksi 



 
 
 
 

e-ISSN: 2775-4200; p-ISSN: 2580-8028, Hal 108-120 
 

115   Jurnal Dhammavicaya VOLUME 9, NO. 2, JANUARI 2026 
 
 

simbolik antara aktor komunikasi dengan latar belakang keyakinan yang berbeda. Dengan 

demikian, episode ini relevan dijadikan sebagai unit analisis penelitian. Fokus penelitian 

diarahkan pada tuturan verbal, gaya bahasa, serta struktur narasi yang muncul dalam 

dialog. Pemilihan objek dilakukan secara purposif sesuai dengan tujuan penelitian 

(Patton, 2015). 

Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini dilakukan melalui dokumentasi dan 

observasi nonpartisipan. Data utama berupa transkrip percakapan dalam video yang 

diperoleh melalui proses transkripsi verbatim untuk menjaga keutuhan makna tuturan. 

Selain itu, peneliti juga mengamati ekspresi verbal, intonasi, serta konteks percakapan 

yang menyertai penggunaan humor dan narasi. Observasi nonpartisipan memungkinkan 

peneliti untuk mengamati objek penelitian tanpa terlibat langsung dalam proses 

komunikasi (Moleong, 2019). Data pendukung diperoleh dari literatur ilmiah berupa buku 

dan artikel jurnal yang relevan dengan teori humor, narasi, dan komunikasi antaragama. 

Seluruh data dikumpulkan secara sistematis untuk memastikan konsistensi dan 

kelengkapan informasi. Dengan demikian, teknik pengumpulan data dirancang untuk 

mendukung analisis mendalam terhadap fenomena yang diteliti. 

Teknik analisis data menggunakan analisis wacana kualitatif dengan 

menitikberatkan pada interpretasi makna humor dan narasi dalam konteks komunikasi 

antaragama. Analisis dilakukan melalui beberapa tahap, yaitu reduksi data, penyajian 

data, dan penarikan kesimpulan sebagaimana dikemukakan oleh Miles, Huberman, dan 

Saldaña (2014). Pada tahap reduksi data, peneliti mengidentifikasi segmen dialog yang 

mengandung unsur humor dan narasi. Selanjutnya, data disajikan dalam bentuk kategori 

tematik untuk memudahkan proses interpretasi. Pada tahap akhir, peneliti menarik 

kesimpulan berdasarkan pola makna yang ditemukan dalam dialog. Proses analisis 

dilakukan secara berulang untuk menjaga ketajaman interpretasi. Dengan demikian, 

analisis data dilakukan secara sistematis dan berlandaskan kerangka teoretis yang 

digunakan. 

Keabsahan data dalam penelitian ini dijaga melalui triangulasi teori dan ketekunan 

pengamatan. Triangulasi teori dilakukan dengan membandingkan temuan penelitian 

dengan konsep-konsep dalam teori humor, teori narasi, dan komunikasi antarbudaya. 

Menurut Denzin (2012), triangulasi berfungsi untuk meningkatkan kredibilitas dan 



 
 
 
 

   

e-ISSN: 2775-4200; p-ISSN: 2580-8028, Hal 108-120 
 

116 
 

validitas temuan kualitatif. Selain itu, ketekunan pengamatan dilakukan dengan menelaah 

data secara berulang untuk memastikan konsistensi interpretasi. Peneliti juga berupaya 

menjaga objektivitas dengan memisahkan opini pribadi dari proses analisis data. Dengan 

langkah-langkah tersebut, penelitian ini diharapkan menghasilkan temuan yang valid dan 

dapat dipertanggungjawabkan secara akademis. Keabsahan data menjadi aspek penting 

untuk memastikan kualitas artikel ilmiah. 

Secara keseluruhan, metodologi penelitian ini dirancang untuk mengungkap secara 

mendalam peran humor dan narasi dalam komunikasi antaragama di media digital. 

Pendekatan kualitatif dengan analisis wacana memungkinkan peneliti memahami praktik 

komunikasi sebagai proses sosial yang sarat makna. Metodologi ini juga relevan untuk 

mengkaji fenomena komunikasi keagamaan kontemporer yang berkembang di platform 

YouTube. Dengan demikian, metode yang digunakan tidak hanya mendukung tujuan 

penelitian, tetapi juga berkontribusi pada pengembangan kajian komunikasi antaragama 

di era media baru.  

4. HASIL DAN PEMBAHASAN 

a. Humor sebagai Strategi Reduksi Ketegangan dalam Komunikasi Antaragama 

Hasil analisis menunjukkan bahwa humor berperan signifikan dalam mereduksi 

potensi ketegangan simbolik dalam dialog antaragama yang ditampilkan pada program 

Log In Close The Door episode “Bhante Buddha Buat Habib Resah!”. Humor digunakan 

secara konsisten dalam bentuk candaan ringan, ironi, dan humor afiliasi yang tidak 

menyerang keyakinan pihak lain. Strategi ini menciptakan suasana komunikasi yang cair 

dan tidak konfrontatif. Temuan ini sejalan dengan pandangan Meyer (2000) yang 

menyatakan bahwa humor berfungsi sebagai social lubricant dalam interaksi sosial. 

Humor memungkinkan perbedaan disampaikan tanpa memicu resistensi audiens. Dengan 

demikian, humor menjadi instrumen penting dalam membangun dialog lintas agama di 

ruang publik digital. 

Secara teoritis, humor dalam konteks ini berfungsi sebagai mekanisme pengelolaan 

kecemasan dan ketidakpastian sebagaimana dikemukakan dalam teori komunikasi 

antarbudaya (Gudykunst, 2003). Isu agama yang berpotensi sensitif dikemas melalui 

humor sehingga tidak dipersepsikan sebagai ancaman identitas. Humor juga memperkuat 



 
 
 
 

e-ISSN: 2775-4200; p-ISSN: 2580-8028, Hal 108-120 
 

117   Jurnal Dhammavicaya VOLUME 9, NO. 2, JANUARI 2026 
 
 

relasi interpersonal antar pembicara, sehingga komunikasi berlangsung dalam kerangka 

kesetaraan simbolik. Hal ini menunjukkan bahwa humor bukan sekadar elemen hiburan, 

tetapi bagian dari strategi komunikasi yang terencana. Dengan demikian, humor berperan 

dalam menjaga keberlanjutan dialog antaragama di media digital. 

b. Humor Afiliasi dan Penguatan Relasi Simbolik Antaraktor 

Jenis humor yang dominan ditemukan dalam dialog adalah affiliative humor, yaitu 

humor yang bertujuan membangun kedekatan sosial tanpa merendahkan pihak lain. 

Humor semacam ini muncul melalui candaan mengenai pengalaman pribadi, stereotip 

yang dinetralkan, serta respon spontan yang bersifat reflektif. Martin (2007) menyebut 

bahwa humor afiliasi berkontribusi pada pembentukan iklim komunikasi yang positif. 

Dalam konteks dialog antaragama, humor ini memperkuat relasi simbolik antara aktor 

komunikasi yang berbeda latar keyakinan. Hal tersebut terlihat dari respons timbal balik 

yang saling menghargai antar pembicara. 

Dari perspektif dramaturgi Goffman (1959), humor dapat dipahami sebagai bagian 

dari impression management di panggung depan media digital. Para aktor menampilkan 

identitas keagamaannya secara fleksibel dan tidak dogmatis. Humor menjadi alat untuk 

menghindari kesan eksklusivitas religius. Dengan demikian, humor berfungsi ganda 

sebagai alat interpersonal dan strategi presentasi diri. Temuan ini memperkaya kajian 

komunikasi agama dengan menempatkan humor sebagai praktik simbolik yang 

bermakna. 

c. Narasi Personal sebagai Jembatan Makna Antaragama 

Selain humor, narasi personal menjadi elemen dominan dalam dialog. Narasi yang 

disampaikan berupa pengalaman hidup, refleksi spiritual, dan analogi keseharian yang 

mudah dipahami audiens. Fisher (1984) menyatakan bahwa manusia cenderung 

memahami realitas melalui cerita, bukan semata argumen rasional. Narasi dalam dialog 

ini berfungsi sebagai jembatan makna antar keyakinan. Audiens tidak dipaksa menerima 

doktrin tertentu, tetapi diajak memahami perspektif melalui cerita. 

Analisis menunjukkan bahwa narasi yang digunakan memiliki narrative coherence 

yang kuat karena disampaikan secara runtut dan kontekstual. Selain itu, narasi juga 

memiliki narrative fidelity karena selaras dengan nilai toleransi yang hidup dalam 



 
 
 
 

   

e-ISSN: 2775-4200; p-ISSN: 2580-8028, Hal 108-120 
 

118 
 

masyarakat Indonesia. Hal ini memperkuat daya persuasif pesan tanpa memunculkan 

resistensi. Dengan demikian, narasi berfungsi sebagai medium komunikasi yang inklusif 

dan humanis dalam dialog antaragama. 

d. Integrasi Humor dan Narasi dalam Framing Dialog Antaragama 

Hasil penelitian juga menunjukkan bahwa humor dan narasi tidak berdiri sendiri, 

melainkan saling terintegrasi dalam membingkai dialog antaragama. Framing dialog 

diarahkan pada percakapan santai dan reflektif, bukan debat teologis. Entman (1993) 

menjelaskan bahwa framing menentukan bagaimana realitas dikonstruksi dan dipahami 

audiens. Dalam konteks ini, humor dan narasi membingkai agama sebagai ruang dialog, 

bukan konflik. Hal ini berdampak pada penerimaan audiens yang lebih positif terhadap 

pesan toleransi. 

Integrasi humor dan narasi juga memperkuat karakter dialogis komunikasi 

sebagaimana dikemukakan oleh Buber (1958). Dialog tidak bersifat monologis atau 

hegemonik, melainkan berbasis kesetaraan simbolik. Temuan ini menunjukkan bahwa 

komunikasi antaragama di media digital dapat berlangsung secara konstruktif apabila 

dikemas dengan strategi komunikasi yang tepat. Dengan demikian, penelitian ini 

memberikan kontribusi teoretis pada kajian komunikasi antaragama dan media digital.. 

5. KESIMPULAN DAN SARAN 

Penelitian ini menunjukkan bahwa humor dan narasi memainkan peran strategis 

dalam membangun komunikasi antaragama yang dialogis di platform YouTube. Humor, 

khususnya humor afiliasi, berfungsi sebagai mekanisme reduksi ketegangan simbolik 

yang memungkinkan isu-isu sensitif keagamaan dibicarakan secara cair dan non-

konfrontatif. Sementara itu, narasi personal berperan sebagai jembatan makna yang 

menghubungkan perbedaan keyakinan melalui pengalaman dan nilai-nilai kemanusiaan 

bersama. Integrasi humor dan narasi membingkai dialog antaragama sebagai ruang 

percakapan yang setara dan inklusif, bukan sebagai arena debat teologis. Temuan ini 

menegaskan bahwa komunikasi antaragama di media digital dapat berlangsung secara 

konstruktif apabila dikemas dengan strategi komunikasi yang tepat. Secara teoretis, 

penelitian ini memperkaya kajian komunikasi antaragama dengan mengintegrasikan teori 

humor dan paradigma narasi dalam konteks media baru. Secara praktis, hasil penelitian 



 
 
 
 

e-ISSN: 2775-4200; p-ISSN: 2580-8028, Hal 108-120 
 

119   Jurnal Dhammavicaya VOLUME 9, NO. 2, JANUARI 2026 
 
 

ini dapat menjadi rujukan bagi kreator konten dan praktisi media dalam mengelola dialog 

keagamaan yang sensitif. Penelitian ini memiliki keterbatasan pada fokus objek tunggal 

dan tidak menganalisis respons audiens secara langsung. Oleh karena itu, penelitian 

selanjutnya disarankan untuk melibatkan analisis komentar audiens atau membandingkan 

beberapa konten dialog antaragama di platform digital yang berbeda guna memperluas 

generalisasi temuan. 

 

DAFTAR REFERENSI 

Berger, A. A. (2021). The art of comedy writing (3rd ed.). Routledge. 

Buber, M. (1958). I and thou. Charles Scribner’s Sons. 

Campbell, H. A. (2013). Digital religion: Understanding religious practice in new media 

worlds. Routledge. 

Campbell, H. A. (2021). Religion and the internet revisited. Information, Communication 

& Society, 24(2), 1–16. https://doi.org/10.1080/1369118X.2020.1776360 

Chen, R., Xin, Z., Xiao, Q., Shen, J., Lu, Z., & Xiao, J. (2021). Religious storytelling on 

YouTube: Narrative structures and audience engagement. New Media & Society, 

23(11), 3345–3363. https://doi.org/10.1177/1461444821992515 

Couldry, N. (2012). Media, society, world: Social theory and digital media practice. 

Polity Press. 

Creswell, J. W. (2014). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed methods 

approaches (4th ed.). Sage. 

Denzin, N. K. (2012). Triangulation 2.0. Journal of Mixed Methods Research, 6(2), 80–

88. https://doi.org/10.1177/1558689812437186 

Entman, R. M. (1993). Framing: Toward clarification of a fractured paradigm. Journal of 

Communication, 43(4), 51–58. https://doi.org/10.1111/j.1460-

2466.1993.tb01304.x 

Fisher, W. R. (1984). Narration as a human communication paradigm: The case of public 

moral argument. Communication Monographs, 51(1), 1–22. 

https://doi.org/10.1080/03637758409390180 

Goffman, E. (1959). The presentation of self in everyday life. Anchor Books. 

Gudykunst, W. B. (2003). Cross-cultural and intercultural communication. Sage 

Publications. 

Gudykunst, W. B. (2021). Anxiety/uncertainty management theory and intercultural 

communication. Communication Theory, 31(1), 1–24. 

https://doi.org/10.1093/ct/qtaa019 

Habermas, J. (1989). The structural transformation of the public sphere. MIT Press. 

Hjarvard, S. (2020). Mediatization and the changing authority of religion. Media, Culture 



 
 
 
 

   

e-ISSN: 2775-4200; p-ISSN: 2580-8028, Hal 108-120 
 

120 
 

& Society, 42(1), 1–17. https://doi.org/10.1177/0163443719857619 

Hutchings, T. (2022). Religion and digital culture. Annual Review of Sociology, 48, 371–

389. https://doi.org/10.1146/annurev-soc-090221-033203 

Martin, R. A. (2007). The psychology of humor: An integrative approach. Elsevier 

Academic Press. 

Meyer, J. C. (2000). Humor as a double-edged sword: Four functions of humor in 

communication. Communication Theory, 10(3), 310–331. 

https://doi.org/10.1111/j.1468-2885.2000.tb00194.x 

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldaña, J. (2014). Qualitative data analysis: A 

methods sourcebook (3rd ed.). Sage. 

Moleong, L. J. (2019). Metodologi penelitian kualitatif. Remaja Rosdakarya. 

Papacharissi, Z. (2021). Affective publics and structures of storytelling. Oxford 

University Press. 

Patton, M. Q. (2015). Qualitative research & evaluation methods (4th ed.). Sage. 

Wiwit Rizqiani, & Nurul Hidayat. (2025). Analisis Frekuensi dalam Penggunaan Media 

Sosial Berdasarkan Gender : Studi Kasus Masyarakat Buddhis di 

Indonesia. Dhammavicaya : Jurnal Pengkajian Dhamma, 8(2), 62–71. 

https://doi.org/10.47861/dhammavicaya.v8i2.1633 

Hidayat, N., & Halim, U. (2025). BUDAYA DIGITAL REMAJA INDONESIA: 

DOMINASI INSTAGRAM DAN TREN KONSUMSI KONTEN 

DIGITAL. NIVEDANA : Jurnal Komunikasi Dan Bahasa, 6(4), 844-859. 

https://doi.org/10.53565/nivedana.v6i4.1971 

Narasi Kebangsaan di Era Media Sosial: Relevansi Pancasila dalam Ekosistem Digital. 

(2025). PACIVIC: Jurnal Pendidikan Pancasila Dan Kewarganegaraan, 5(1), 

105-118. https://doi.org/10.36456/p.v5i1.10183 

https://doi.org/10.47861/dhammavicaya.v8i2.1633
https://doi.org/10.36456/p.v5i1.10183

