Dhammavicaya : Jurnal Pengkajian Dhamma,

Volume 9 Nomor 2 Januari 2026

e-ISSN: 2775-4200; p-ISSN: 2580-8028, Hal 108-120

DOI: https://doi.org/10.47861/dhammavicaya.v9il

Available online at: https://doi.org/10.47861/dhammavicaya.v9il

PERAN HUMOR DAN NARASI DALAM KOMUNIKASI ANTARAGAMA DI
YOUTUBE: ANALISIS PADA EPISODE BHANTE BUDDHA BUAT HABIB
RESAH!

Nurdin Kosasih!*, Diana Anggraeni?
L2Fakultas 1lImu Komunikasi Universitas Pancasila, Indonesia

Alamat: JI. Srengseng Sawah, RT.5/RW.5, Srengseng Sawah, Kec. Jagakarsa, Kota Jakarta
Selatan, Daerah Khusus Ibukota Jakarta 12640
Korespondensi penulis: nurdinkosasih@univpancasila.ac.id

Abstract. The development of digital media has transformed patterns of religious communication, including
the practice of interfaith dialogue, which now takes place openly on YouTube. Interreligious conversations
are no longer confined to institutional or formal settings but are increasingly presented in popular formats
that combine entertainment, casual discussion, and personal narratives. This study aims to analyze the role
of humor and narrative in interfaith communication on digital media through the Log In Close The Door
YouTube episode entitled “Bhante Buddha Buat Habib Resah!”. Employing a qualitative approach with
an interpretive discourse analysis design, data were collected through documentation and non-participant
observation of the dialogue transcript. The analysis reveals that humor, particularly affiliative humor, plays
a significant role in reducing symbolic tension and creating a relaxed, non-confrontational communicative
atmosphere. Meanwhile, personal narratives function as a bridge of meaning that enables differences in
religious beliefs to be understood through shared human experiences and values. The integration of humor
and narrative frames interfaith dialogue as a dialogical, egalitarian, and inclusive space rather than a site
of theological debate. This study demonstrates that humor- and narrative-based communication strategies
can serve as an effective model for fostering constructive interfaith communication in the digital public
sphere.

Keywords: interfaith communication, humor, narrative, digital media, YouTube

Abstrak. Perkembangan media digital telah mengubah pola komunikasi keagamaan, termasuk praktik
dialog antaragama yang Kini berlangsung secara terbuka di platform YouTube. Dialog lintas agama tidak
lagi terbatas pada ruang institusional, melainkan hadir dalam format populer yang memadukan hiburan,
percakapan santai, serta narasi personal. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis peran humor dan narasi
dalam komunikasi antaragama di media digital melalui episode Log In Close The Door berjudul “Bhante
Buddha Buat Habib Resah!”. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain analisis
wacana interpretatif. Data diperoleh melalui dokumentasi dan observasi nonpartisipan terhadap transkrip
dialog, yang kemudian dianalisis secara tematik untuk mengungkap makna simbolik humor dan narasi.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa humor, khususnya humor afiliasi, berperan signifikan dalam
mereduksi ketegangan simbolik dan menciptakan suasana dialog yang cair serta non-konfrontatif.
Sementara itu, narasi personal berfungsi sebagai jembatan makna yang memungkinkan perbedaan
keyakinan dipahami melalui pengalaman dan nilai kemanusiaan bersama. Integrasi humor dan narasi
membingkai dialog antaragama sebagai ruang percakapan yang dialogis, setara, dan inklusif, bukan sebagai
arena perdebatan teologis. Penelitian ini menegaskan bahwa strategi komunikasi berbasis humor dan narasi
dapat menjadi model efektif dalam membangun komunikasi antaragama yang konstruktif di ruang publik
digital.

Kata kunci: komunikasi antaragama, humor, narasi, media digital, YouTube

Received: Desember 29, 2025; Revised: Januari 24, 2026; Accepted: Januari 26, 2026; Online Available:
Januari 30, 2026; Published: Januari 30, 2026;
*Corresponding author, nurdinkosasih@univpancasila.ac.id


https://doi.org/10.47861/dhammavicaya.v9i1
https://doi.org/10.47861/dhammavicaya.v9i1

e-ISSN: 2775-4200; p-ISSN: 2580-8028, Hal 108-120

1. LATAR BELAKANG

Perkembangan media digital telah membawa perubahan signifikan dalam pola
komunikasi publik, khususnya dalam penyampaian isu-isu sensitif seperti agama.
Platform YouTube memungkinkan terjadinya interaksi lintas identitas yang sebelumnya
terbatas pada ruang-ruang formal dan institusional. Dalam konteks ini, dialog antaragama
tidak lagi berlangsung secara eksklusif, melainkan hadir dalam format hiburan,
percakapan santai, dan narasi personal yang dapat diakses oleh khalayak luas. Media
digital dengan demikian berfungsi sebagai ruang publik baru tempat negosiasi makna
keagamaan berlangsung secara terbuka (Habermas, 1989; Couldry, 2012). Fenomena ini
menunjukkan bahwa komunikasi agama mengalami pergeseran dari otoritas tunggal
menuju pola komunikasi partisipatoris. Perubahan tersebut menuntut kajian komunikasi
yang mampu membaca dinamika simbolik, retoris, dan kultural secara lebih
komprehensif. Oleh karena itu, kajian komunikasi antaragama di media digital menjadi

semakin relevan untuk diteliti.

Komunikasi antaragama pada dasarnya merupakan bagian dari komunikasi
antarbudaya karena melibatkan perbedaan sistem nilai, keyakinan, dan simbol makna.
Perbedaan tersebut berpotensi melahirkan kesalahpahaman, konflik simbolik, maupun
resistensi audiens apabila tidak dikelola dengan strategi komunikasi yang tepat.
Gudykunst (2003) menegaskan bahwa keberhasilan komunikasi antarbudaya ditentukan
oleh kemampuan aktor komunikasi dalam mengelola kecemasan dan ketidakpastian.
Dalam konteks dialog keagamaan, kemampuan tersebut menjadi semakin krusial karena
agama berkaitan langsung dengan identitas sosial dan keyakinan personal. Oleh sebab itu,
komunikasi antaragama membutuhkan pendekatan dialogis yang menekankan empati,
keterbukaan, dan saling menghargai. Media digital menyediakan ruang eksperimental
untuk melihat bagaimana prinsip-prinsip tersebut diterapkan dalam praktik komunikasi
nyata. Hal ini membuka peluang penelitian untuk mengkaji strategi komunikasi yang

digunakan dalam dialog lintas agama di ruang publik digital.

Salah satu strategi komunikasi yang kerap digunakan dalam dialog lintas agama di
media digital adalah humor. Humor memiliki fungsi sosial sebagai pelumas komunikasi

(social lubricant) yang dapat meredakan ketegangan, mencairkan suasana, Serta

109 | Jurnal Dhammavicaya VOLUME 9, NO. 2, JANUARI 2026



e-ISSN: 2775-4200; p-ISSN: 2580-8028, Hal 108-120

membangun kedekatan antara komunikator dan komunikan (Meyer, 2000). Dalam isu-
isu sensitif seperti agama, humor dapat berperan sebagai mekanisme negosiasi makna
yang memungkinkan perbedaan disampaikan tanpa menimbulkan konflik terbuka. Martin
(2007) menjelaskan bahwa humor afiliasi (affiliative humor) cenderung memperkuat
hubungan sosial dan meningkatkan penerimaan pesan. Namun, penggunaan humor juga
bersifat ambivalen karena berpotensi disalahpahami atau dianggap menyinggung apabila
tidak dikelola secara kontekstual. Oleh karena itu, analisis terhadap peran humor dalam
komunikasi antaragama menjadi penting untuk memahami batas etis dan fungsional
humor dalam ruang publik. Kajian ini menempatkan humor bukan sekadar unsur hiburan,

melainkan sebagai strategi komunikasi yang sarat makna sosial.

Selain humor, narasi merupakan elemen penting dalam komunikasi publik,
khususnya dalam konteks dialog dan persuasi. Fisher (1984) melalui Narrative Paradigm
menyatakan bahwa manusia pada dasarnya adalah makhluk pencerita (homo narrans)
yang memahami realitas melalui cerita. Dalam dialog keagamaan, narasi personal,
pengalaman spiritual, dan analogi kehidupan sehari-hari sering digunakan untuk
menjembatani perbedaan keyakinan. Narasi memungkinkan pesan keagamaan
disampaikan secara lebih humanis dan mudah diterima oleh audiens yang heterogen.
Konsep narrative coherence dan narrative fidelity menjadi alat analitis untuk menilai
sejauh mana cerita yang disampaikan konsisten dan selaras dengan nilai audiens. Dengan
demikian, narasi tidak hanya berfungsi sebagai alat penyampai pesan, tetapi juga sebagai
medium pembentukan makna bersama. Hal ini menjadikan teori narasi relevan untuk

menganalisis dialog antaragama di media digital.

Fenomena dialog antaragama yang memadukan humor dan narasi dapat ditemukan
dalam berbagai konten podcast YouTube populer di Indonesia, salah satunya dalam
program Log In Close The Door. Episode “Bhante Buddha Buat Habib Resah!”
menampilkan percakapan lintas agama yang dikemas secara santai, humoris, dan naratif.
Format ini berbeda dari dialog keagamaan konvensional yang cenderung formal dan
normatif. Percakapan tersebut menunjukkan bagaimana isu agama dapat
dikomunikasikan tanpa nuansa konfrontatif, tetapi tetap memuat pesan toleransi dan
refleksi sosial. Kehadiran humor dan cerita personal menjadi strategi utama dalam

membangun suasana dialog yang cair dan inklusif. Fenomena ini menarik untuk dikaji

110



e-ISSN: 2775-4200; p-ISSN: 2580-8028, Hal 108-120

karena merepresentasikan model baru komunikasi antaragama di ruang publik digital.
Dengan demikian, episode tersebut relevan dijadikan objek penelitian komunikasi.

Sejumlah penelitian sebelumnya telah bahwa komunikasi agama di media digital,
khususnya YouTube, semakin berkembang ke arah penggunaan narasi personal dan
humor sebagai strategi utama penyampaian pesan. Penelitian-penelitian tersebut
menegaskan bahwa narasi memungkinkan pesan keagamaan dipahami secara lebih
kontekstual dan humanis, sementara humor berperan dalam mereduksi ketegangan serta
meningkatkan penerimaan audiens terhadap isu-isu sensitif seperti agama (Hjarvard,
2020; Papacharissi, 2021; Hutchings, 2022). Studi lain juga menunjukkan bahwa
integrasi humor dan narasi berkontribusi pada terciptanya komunikasi keagamaan yang
lebih dialogis dan inklusif, terutama dalam konteks interaksi lintas identitas dan lintas
keyakinan (Gudykunst, 2021; Berger, 2021). Namun demikian, sebagian besar penelitian
tersebut masih bersifat umum dan belum secara spesifik mengkaji praktik komunikasi
antaragama yang memadukan humor dan narasi dalam satu ruang dialog konkret. Selain
itu, kajian dengan konteks Indonesia masih relatif terbatas, padahal dinamika sosial dan
budaya Indonesia memiliki karakteristik tersendiri dalam komunikasi keagamaan. Oleh
karena itu, penelitian ini memposisikan diri untuk mengisi celah tersebut dengan
menganalisis secara mendalam praktik komunikasi antaragama berbasis humor dan narasi
dalam konten YouTube, khususnya pada program Log In Close The Door episode
“Bhante Buddha Buat Habib Resah!”.

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis peran
humor dan narasi dalam komunikasi antaragama pada platform YouTube melalui episode
“Bhante Buddha Buat Habib Resah!”. Penelitian ini berupaya menjelaskan bagaimana
humor digunakan sebagai strategi mereduksi ketegangan simbolik serta bagaimana narasi
membangun makna bersama dalam dialog lintas keyakinan. Secara teoretis, penelitian ini
mengintegrasikan teori humor dan teori narasi dalam kerangka komunikasi antarbudaya.
Secara praktis, hasil penelitian diharapkan dapat memberikan kontribusi bagi
pengembangan model komunikasi antaragama yang lebih dialogis dan inklusif. Kajian
ini juga diharapkan menjadi referensi bagi praktisi media digital dalam mengelola konten
keagamaan yang sensitif. Dengan demikian, penelitian ini menempatkan komunikasi

sebagai instrumen penting dalam membangun toleransi di ruang publik digital.

111 | Jurnal Dhammavicaya VOLUME 9, NO. 2, JANUARI 2026



e-ISSN: 2775-4200; p-ISSN: 2580-8028, Hal 108-120

Berdasarkan latar belakang penelitian, rumusan masalah dalam artikel ini adalah
sebagai berikut: Bagaimana humor digunakan sebagai strategi komunikasi dalam dialog
antaragama pada platform YouTube. Kebaruan penelitian ini terletak pada integrasi
analisis humor dan narasi secara simultan dalam konteks komunikasi antaragama di
media digital. Berbeda dari penelitian sebelumnya yang cenderung memisahkan kajian
humor atau narasi sebagai variabel tunggal, studi ini menempatkan keduanya sebagai
strategi komunikasi yang saling berkelindan dalam satu ruang dialog konkret. Selain itu,
penelitian ini berfokus pada dialog antaragama non-institusional yang dikemas secara
populer melalui podcast YouTube, sehingga merepresentasikan praktik komunikasi
keagamaan kontemporer di Indonesia. Dengan demikian, artikel ini berkontribusi dalam
memperkaya kajian komunikasi antaragama dengan perspektif kultural dan simbolik
berbasis konteks lokal..

2. KAJIAN TEORITIS

Komunikasi antaragama merupakan bagian dari komunikasi antarbudaya karena
melibatkan interaksi antarindividu dengan latar belakang keyakinan, nilai, dan simbol
makna yang berbeda. Perbedaan tersebut berpotensi menimbulkan ketegangan simbolik
apabila tidak dikelola melalui strategi komunikasi yang tepat. Dalam perspektif
komunikasi, agama tidak hanya dipahami sebagai sistem teologis, tetapi juga sebagai
identitas sosial yang memengaruhi cara individu berkomunikasi dan memaknai realitas.
Oleh karena itu, komunikasi antaragama membutuhkan pendekatan dialogis yang
menekankan empati, keterbukaan, dan kesetaraan. Keberhasilan komunikasi lintas
budaya sangat ditentukan oleh kemampuan aktor komunikasi dalam mengelola
kecemasan dan ketidakpastian akibat perbedaan identitas (Gudykunst, 2003). Pendekatan

ini relevan dalam dialog keagamaan yang sarat sensitivitas dan potensi konflik simbolik.

Perkembangan media digital telah mengubah lanskap komunikasi publik, termasuk
dalam praktik komunikasi antaragama. Platform seperti YouTube memungkinkan dialog
keagamaan berlangsung dalam ruang publik yang lebih terbuka, partisipatoris, dan tidak
terikat pada otoritas institusional. Dialog antaragama kini hadir dalam format populer,
seperti podcast dan percakapan santai, yang mudah diakses oleh khalayak luas. Media
digital dengan demikian berfungsi sebagai ruang publik baru tempat negosiasi makna

keagamaan berlangsung secara terbuka. Transformasi ini menunjukkan pergeseran

112



e-ISSN: 2775-4200; p-ISSN: 2580-8028, Hal 108-120

komunikasi agama dari pola komunikasi vertikal menuju praktik diskursif yang lebih
dialogis (Habermas, 1989). Ruang publik digital juga memungkinkan terbentuknya
partisipasi audiens dalam proses pemaknaan pesan keagamaan (Couldry, 2012).

Salah satu strategi komunikasi yang sering digunakan dalam dialog antaragama di
media digital adalah humor. Humor memiliki fungsi sosial sebagai pelumas komunikasi
yang dapat meredakan ketegangan, mencairkan suasana, dan membangun kedekatan
antara komunikator dan audiens. Dalam isu sensitif seperti agama, humor memungkinkan
perbedaan keyakinan disampaikan tanpa nuansa konfrontatif. Namun demikian, humor
juga bersifat ambivalen karena berpotensi menimbulkan resistensi apabila tidak
disampaikan secara kontekstual. Oleh karena itu, penggunaan humor dalam komunikasi
antaragama menuntut sensitivitas simbolik dan etika komunikasi. Humor dipahami

sebagai strategi komunikasi yang memiliki fungsi relasional dan persuasif (Meyer, 2000).

Dalam konteks dialog lintas agama, humor afiliasi menjadi bentuk humor yang
paling relevan karena bertujuan memperkuat hubungan sosial tanpa merendahkan pihak
lain. Humor jenis ini berkontribusi pada terciptanya iklim komunikasi yang positif dan
meningkatkan penerimaan pesan. Penggunaan humor afiliasi membantu mengurangi
kecemasan serta membangun rasa saling percaya antaraktor komunikasi yang berbeda
latar keyakinan. Dengan demikian, humor berfungsi sebagai mekanisme pengelolaan
ketegangan simbolik dalam komunikasi antaragama. Strategi ini memperkuat relasi
interpersonal dan menjaga keberlanjutan dialog (Martin, 2007). Dalam konteks
komunikasi antarbudaya, humor juga berperan dalam menciptakan kesetaraan simbolik

antarpartisipan (Gudykunst, 2003).

Selain humor, narasi merupakan elemen fundamental dalam komunikasi manusia.
Individu cenderung memahami realitas sosial melalui cerita, bukan semata-mata melalui
argumen rasional. Dalam dialog antaragama, narasi personal, pengalaman spiritual, dan
refleksi kehidupan sehari-hari digunakan untuk menjembatani perbedaan keyakinan.
Narasi memungkinkan pesan keagamaan disampaikan secara lebih humanis, kontekstual,
dan mudah diterima oleh audiens yang heterogen. Melalui narasi, dialog keagamaan tidak
bersifat doktrinal, tetapi reflektif dan inklusif. Pendekatan ini sejalan dengan paradigma

naratif yang menempatkan cerita sebagai dasar pemaknaan komunikasi (Fisher, 1984).

113 | Jurnal Dhammavicaya VOLUME 9, NO. 2, JANUARI 2026



e-ISSN: 2775-4200; p-ISSN: 2580-8028, Hal 108-120

Humor dan narasi dalam praktik komunikasi antaragama di media digital tidak
berdiri sendiri, melainkan saling terintegrasi dalam membingkai dialog. Integrasi
keduanya membentuk cara isu agama dikonstruksi dan dipersepsikan oleh audiens,
karena pesan tidak hanya disampaikan melalui isi, tetapi juga melalui cara
pengemasannya. Humor menciptakan suasana dialog yang cair dan non-konfrontatif,
sementara narasi membangun kedalaman makna serta ruang refleksi bagi audiens. Dalam
kajian komunikasi, framing menentukan aspek realitas yang ditonjolkan dan
memengaruhi arah interpretasi audiens terhadap pesan yang disampaikan (Entman,
1993). Dalam konteks komunikasi antaragama, framing berbasis humor dan narasi
menempatkan agama sebagai ruang dialog yang setara dan terbuka, sejalan dengan
prinsip relasi dialogis yang menekankan pengakuan dan keterhubungan antarsubjek
(Buber, 1958).

3. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain analisis wacana
interpretatif. Pendekatan kualitatif dipilin karena penelitian ini bertujuan untuk
memahami makna, strategi komunikasi, serta proses konstruksi pesan yang muncul dalam
dialog antaragama di media digital. Menurut Creswell (2014), pendekatan kualitatif
memungkinkan peneliti untuk mengeksplorasi fenomena sosial secara mendalam
berdasarkan konteks dan interpretasi aktor komunikasi. Dalam konteks penelitian ini,
humor dan narasi dipahami sebagai praktik simbolik yang tidak dapat diukur secara
kuantitatif, tetapi perlu dianalisis melalui penafsiran makna. Oleh karena itu, pendekatan
kualitatif dinilai paling relevan untuk menjawab tujuan penelitian. Desain ini juga
memungkinkan analisis yang lebih komprehensif terhadap dinamika komunikasi
antaragama di ruang publik digital. Dengan demikian, metodologi yang digunakan selaras

dengan karakteristik objek dan fokus kajian penelitian.

Objek penelitian ini adalah konten video YouTube pada program Log In Close The
Door, khususnya episode berjudul “Bhante Buddha Buat Habib Resah!”. Pemilihan
episode tersebut didasarkan pada pertimbangan bahwa konten ini secara eksplisit
menampilkan dialog lintas agama yang dikemas melalui humor dan narasi personal.
Episode ini merepresentasikan praktik komunikasi antaragama yang bersifat populer,

dialogis, dan mudah diakses oleh publik luas. Selain itu, konten tersebut memuat interaksi

114



e-ISSN: 2775-4200; p-ISSN: 2580-8028, Hal 108-120

simbolik antara aktor komunikasi dengan latar belakang keyakinan yang berbeda. Dengan
demikian, episode ini relevan dijadikan sebagai unit analisis penelitian. Fokus penelitian
diarahkan pada tuturan verbal, gaya bahasa, serta struktur narasi yang muncul dalam
dialog. Pemilihan objek dilakukan secara purposif sesuai dengan tujuan penelitian
(Patton, 2015).

Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini dilakukan melalui dokumentasi dan
observasi nonpartisipan. Data utama berupa transkrip percakapan dalam video yang
diperoleh melalui proses transkripsi verbatim untuk menjaga keutuhan makna tuturan.
Selain itu, peneliti juga mengamati ekspresi verbal, intonasi, serta konteks percakapan
yang menyertai penggunaan humor dan narasi. Observasi nonpartisipan memungkinkan
peneliti untuk mengamati objek penelitian tanpa terlibat langsung dalam proses
komunikasi (Moleong, 2019). Data pendukung diperoleh dari literatur ilmiah berupa buku
dan artikel jurnal yang relevan dengan teori humor, narasi, dan komunikasi antaragama.
Seluruh data dikumpulkan secara sistematis untuk memastikan konsistensi dan
kelengkapan informasi. Dengan demikian, teknik pengumpulan data dirancang untuk

mendukung analisis mendalam terhadap fenomena yang diteliti.

Teknik analisis data menggunakan analisis wacana kualitatif dengan
menitikberatkan pada interpretasi makna humor dan narasi dalam konteks komunikasi
antaragama. Analisis dilakukan melalui beberapa tahap, yaitu reduksi data, penyajian
data, dan penarikan kesimpulan sebagaimana dikemukakan oleh Miles, Huberman, dan
Saldafia (2014). Pada tahap reduksi data, peneliti mengidentifikasi segmen dialog yang
mengandung unsur humor dan narasi. Selanjutnya, data disajikan dalam bentuk kategori
tematik untuk memudahkan proses interpretasi. Pada tahap akhir, peneliti menarik
kesimpulan berdasarkan pola makna yang ditemukan dalam dialog. Proses analisis
dilakukan secara berulang untuk menjaga ketajaman interpretasi. Dengan demikian,
analisis data dilakukan secara sistematis dan berlandaskan kerangka teoretis yang

digunakan.

Keabsahan data dalam penelitian ini dijaga melalui triangulasi teori dan ketekunan
pengamatan. Triangulasi teori dilakukan dengan membandingkan temuan penelitian
dengan konsep-konsep dalam teori humor, teori narasi, dan komunikasi antarbudaya.

Menurut Denzin (2012), triangulasi berfungsi untuk meningkatkan kredibilitas dan

115 | Jurnal Dhammavicaya VOLUME 9, NO. 2, JANUARI 2026



e-ISSN: 2775-4200; p-ISSN: 2580-8028, Hal 108-120

validitas temuan kualitatif. Selain itu, ketekunan pengamatan dilakukan dengan menelaah
data secara berulang untuk memastikan konsistensi interpretasi. Peneliti juga berupaya
menjaga objektivitas dengan memisahkan opini pribadi dari proses analisis data. Dengan
langkah-langkah tersebut, penelitian ini diharapkan menghasilkan temuan yang valid dan
dapat dipertanggungjawabkan secara akademis. Keabsahan data menjadi aspek penting

untuk memastikan kualitas artikel ilmiah.

Secara keseluruhan, metodologi penelitian ini dirancang untuk mengungkap secara
mendalam peran humor dan narasi dalam komunikasi antaragama di media digital.
Pendekatan kualitatif dengan analisis wacana memungkinkan peneliti memahami praktik
komunikasi sebagai proses sosial yang sarat makna. Metodologi ini juga relevan untuk
mengkaji fenomena komunikasi keagamaan kontemporer yang berkembang di platform
YouTube. Dengan demikian, metode yang digunakan tidak hanya mendukung tujuan
penelitian, tetapi juga berkontribusi pada pengembangan kajian komunikasi antaragama

di era media baru.
4. HASIL DAN PEMBAHASAN
a. Humor sebagai Strategi Reduksi Ketegangan dalam Komunikasi Antaragama

Hasil analisis menunjukkan bahwa humor berperan signifikan dalam mereduksi
potensi ketegangan simbolik dalam dialog antaragama yang ditampilkan pada program
Log In Close The Door episode “Bhante Buddha Buat Habib Resah!”. Humor digunakan
secara konsisten dalam bentuk candaan ringan, ironi, dan humor afiliasi yang tidak
menyerang keyakinan pihak lain. Strategi ini menciptakan suasana komunikasi yang cair
dan tidak konfrontatif. Temuan ini sejalan dengan pandangan Meyer (2000) yang
menyatakan bahwa humor berfungsi sebagai social lubricant dalam interaksi sosial.
Humor memungkinkan perbedaan disampaikan tanpa memicu resistensi audiens. Dengan
demikian, humor menjadi instrumen penting dalam membangun dialog lintas agama di

ruang publik digital.

Secara teoritis, humor dalam konteks ini berfungsi sebagai mekanisme pengelolaan
kecemasan dan ketidakpastian sebagaimana dikemukakan dalam teori komunikasi
antarbudaya (Gudykunst, 2003). Isu agama yang berpotensi sensitif dikemas melalui

humor sehingga tidak dipersepsikan sebagai ancaman identitas. Humor juga memperkuat

116



e-ISSN: 2775-4200; p-ISSN: 2580-8028, Hal 108-120

relasi interpersonal antar pembicara, sehingga komunikasi berlangsung dalam kerangka
kesetaraan simbolik. Hal ini menunjukkan bahwa humor bukan sekadar elemen hiburan,
tetapi bagian dari strategi komunikasi yang terencana. Dengan demikian, humor berperan

dalam menjaga keberlanjutan dialog antaragama di media digital.
b. Humor Afiliasi dan Penguatan Relasi Simbolik Antaraktor

Jenis humor yang dominan ditemukan dalam dialog adalah affiliative humor, yaitu
humor yang bertujuan membangun kedekatan sosial tanpa merendahkan pihak lain.
Humor semacam ini muncul melalui candaan mengenai pengalaman pribadi, stereotip
yang dinetralkan, serta respon spontan yang bersifat reflektif. Martin (2007) menyebut
bahwa humor afiliasi berkontribusi pada pembentukan iklim komunikasi yang positif.
Dalam konteks dialog antaragama, humor ini memperkuat relasi simbolik antara aktor
komunikasi yang berbeda latar keyakinan. Hal tersebut terlihat dari respons timbal balik

yang saling menghargai antar pembicara.

Dari perspektif dramaturgi Goffman (1959), humor dapat dipahami sebagai bagian
dari impression management di panggung depan media digital. Para aktor menampilkan
identitas keagamaannya secara fleksibel dan tidak dogmatis. Humor menjadi alat untuk
menghindari kesan eksklusivitas religius. Dengan demikian, humor berfungsi ganda
sebagai alat interpersonal dan strategi presentasi diri. Temuan ini memperkaya kajian
komunikasi agama dengan menempatkan humor sebagai praktik simbolik yang

bermakna.
c. Narasi Personal sebagai Jembatan Makna Antaragama

Selain humor, narasi personal menjadi elemen dominan dalam dialog. Narasi yang
disampaikan berupa pengalaman hidup, refleksi spiritual, dan analogi keseharian yang
mudah dipahami audiens. Fisher (1984) menyatakan bahwa manusia cenderung
memahami realitas melalui cerita, bukan semata argumen rasional. Narasi dalam dialog
ini berfungsi sebagai jembatan makna antar keyakinan. Audiens tidak dipaksa menerima

doktrin tertentu, tetapi diajak memahami perspektif melalui cerita.

Analisis menunjukkan bahwa narasi yang digunakan memiliki narrative coherence
yang kuat karena disampaikan secara runtut dan kontekstual. Selain itu, narasi juga

memiliki narrative fidelity karena selaras dengan nilai toleransi yang hidup dalam

117 | Jurnal Dhammavicaya VOLUME 9, NO. 2, JANUARI 2026



e-ISSN: 2775-4200; p-ISSN: 2580-8028, Hal 108-120

masyarakat Indonesia. Hal ini memperkuat daya persuasif pesan tanpa memunculkan
resistensi. Dengan demikian, narasi berfungsi sebagai medium komunikasi yang inklusif

dan humanis dalam dialog antaragama.
d. Integrasi Humor dan Narasi dalam Framing Dialog Antaragama

Hasil penelitian juga menunjukkan bahwa humor dan narasi tidak berdiri sendiri,
melainkan saling terintegrasi dalam membingkai dialog antaragama. Framing dialog
diarahkan pada percakapan santai dan reflektif, bukan debat teologis. Entman (1993)
menjelaskan bahwa framing menentukan bagaimana realitas dikonstruksi dan dipahami
audiens. Dalam konteks ini, humor dan narasi membingkai agama sebagai ruang dialog,
bukan konflik. Hal ini berdampak pada penerimaan audiens yang lebih positif terhadap

pesan toleransi.

Integrasi humor dan narasi juga memperkuat karakter dialogis komunikasi
sebagaimana dikemukakan oleh Buber (1958). Dialog tidak bersifat monologis atau
hegemonik, melainkan berbasis kesetaraan simbolik. Temuan ini menunjukkan bahwa
komunikasi antaragama di media digital dapat berlangsung secara konstruktif apabila
dikemas dengan strategi komunikasi yang tepat. Dengan demikian, penelitian ini

memberikan kontribusi teoretis pada kajian komunikasi antaragama dan media digital..
5. KESIMPULAN DAN SARAN

Penelitian ini menunjukkan bahwa humor dan narasi memainkan peran strategis
dalam membangun komunikasi antaragama yang dialogis di platform YouTube. Humor,
khususnya humor afiliasi, berfungsi sebagai mekanisme reduksi ketegangan simbolik
yang memungkinkan isu-isu sensitif keagamaan dibicarakan secara cair dan non-
konfrontatif. Sementara itu, narasi personal berperan sebagai jembatan makna yang
menghubungkan perbedaan keyakinan melalui pengalaman dan nilai-nilai kemanusiaan
bersama. Integrasi humor dan narasi membingkai dialog antaragama sebagai ruang
percakapan yang setara dan inklusif, bukan sebagai arena debat teologis. Temuan ini
menegaskan bahwa komunikasi antaragama di media digital dapat berlangsung secara
konstruktif apabila dikemas dengan strategi komunikasi yang tepat. Secara teoretis,
penelitian ini memperkaya kajian komunikasi antaragama dengan mengintegrasikan teori

humor dan paradigma narasi dalam konteks media baru. Secara praktis, hasil penelitian

118



e-ISSN: 2775-4200; p-ISSN: 2580-8028, Hal 108-120

ini dapat menjadi rujukan bagi kreator konten dan praktisi media dalam mengelola dialog
keagamaan yang sensitif. Penelitian ini memiliki keterbatasan pada fokus objek tunggal
dan tidak menganalisis respons audiens secara langsung. Oleh karena itu, penelitian
selanjutnya disarankan untuk melibatkan analisis komentar audiens atau membandingkan
beberapa konten dialog antaragama di platform digital yang berbeda guna memperluas

generalisasi temuan.

DAFTAR REFERENSI
Berger, A. A. (2021). The art of comedy writing (3rd ed.). Routledge.
Buber, M. (1958). I and thou. Charles Scribner’s Sons.

Campbell, H. A. (2013). Digital religion: Understanding religious practice in new media
worlds. Routledge.

Campbell, H. A. (2021). Religion and the internet revisited. Information, Communication
& Society, 24(2), 1-16. https://doi.org/10.1080/1369118X.2020.1776360

Chen, R., Xin, Z., Xiao, Q., Shen, J., Lu, Z., & Xiao, J. (2021). Religious storytelling on
YouTube: Narrative structures and audience engagement. New Media & Society,
23(11), 3345-3363. https://doi.org/10.1177/1461444821992515

Couldry, N. (2012). Media, society, world: Social theory and digital media practice.
Polity Press.

Creswell, J. W. (2014). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed methods
approaches (4th ed.). Sage.

Denzin, N. K. (2012). Triangulation 2.0. Journal of Mixed Methods Research, 6(2), 80—
88. https://doi.org/10.1177/1558689812437186

Entman, R. M. (1993). Framing: Toward clarification of a fractured paradigm. Journal of
Communication, 43(4), 51-58. https://doi.org/10.1111/j.1460-
2466.1993.tb01304.x

Fisher, W. R. (1984). Narration as a human communication paradigm: The case of public
moral argument. Communication Monographs, 51(2), 1-22.
https://doi.org/10.1080/03637758409390180

Goffman, E. (1959). The presentation of self in everyday life. Anchor Books.

Gudykunst, W. B. (2003). Cross-cultural and intercultural communication. Sage
Publications.

Gudykunst, W. B. (2021). Anxiety/uncertainty management theory and intercultural
communication. Communication Theory, 31(1), 1-24.
https://doi.org/10.1093/ct/qtaa019

Habermas, J. (1989). The structural transformation of the public sphere. MIT Press.
Hjarvard, S. (2020). Mediatization and the changing authority of religion. Media, Culture

119 | Jurnal Dhammavicaya VOLUME 9, NO. 2, JANUARI 2026



e-ISSN: 2775-4200; p-ISSN: 2580-8028, Hal 108-120

& Society, 42(1), 1-17. https://doi.org/10.1177/0163443719857619

Hutchings, T. (2022). Religion and digital culture. Annual Review of Sociology, 48, 371—
389. https://doi.org/10.1146/annurev-soc-090221-033203

Martin, R. A. (2007). The psychology of humor: An integrative approach. Elsevier
Academic Press.

Meyer, J. C. (2000). Humor as a double-edged sword: Four functions of humor in
communication. Communication Theory, 10(3), 310-331.
https://doi.org/10.1111/j.1468-2885.2000.tb00194.x

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldafia, J. (2014). Qualitative data analysis: A
methods sourcebook (3rd ed.). Sage.

Moleong, L. J. (2019). Metodologi penelitian kualitatif. Remaja Rosdakarya.

Papacharissi, Z. (2021). Affective publics and structures of storytelling. Oxford
University Press.

Patton, M. Q. (2015). Qualitative research & evaluation methods (4th ed.). Sage.

Wiwit Rizgiani, & Nurul Hidayat. (2025). Analisis Frekuensi dalam Penggunaan Media
Sosial Berdasarkan Gender : Studi Kasus Masyarakat Buddhis di
Indonesia. Dhammavicaya : Jurnal Pengkajian Dhamma, 8(2), 62-71.
https://doi.org/10.47861/dhammavicaya.v8i2.1633

Hidayat, N., & Halim, U. (2025). BUDAYA DIGITAL REMAJA INDONESIA:
DOMINASI  INSTAGRAM DAN TREN KONSUMSI  KONTEN
DIGITAL. NIVEDANA : Jurnal Komunikasi Dan Bahasa, 6(4), 844-859.
https://doi.org/10.53565/nivedana.v6i4.1971

Narasi Kebangsaan di Era Media Sosial: Relevansi Pancasila dalam Ekosistem Digital.
(2025). PACIVIC: Jurnal Pendidikan Pancasila Dan Kewarganegaraan, 5(1),
105-118. https://doi.org/10.36456/p.v5i1.10183

120


https://doi.org/10.47861/dhammavicaya.v8i2.1633
https://doi.org/10.36456/p.v5i1.10183

